| Miura Baien's Logical Thought on<br>(Received | 三浦梅園の条理的倫理観 |  |
|-----------------------------------------------|-------------|--|
| Ethics Hideo Tsubo<br>Sep.30 1983)            |             |  |

,

J

ζ.

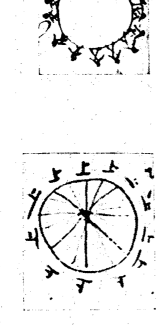
| ወ   | 学派への執着による迷蒙は、それを取り除いて素にもどすことは難問か(病気を注療するはりのような役目を果してくれる。しかし) |
|-----|--------------------------------------------------------------|
| 堻   | リバードに、「「「「「」」」、「」」、「」」、「」、「」、「」、「」、「」、「」、「」、「                |
| č n | 性となる。その習性には、日常の生活習慣としての俗習と、自分の                               |
| ,   | 人はつねに、慣れ親しむところに執着し、同化されて、それが習                                |
| σ   | の聡明を蔽ひ、人の才力を病ましむる所以なり。」(原漢文。以下同じ)                            |
| +#  | に殊なり。是に於てか、或は相睨視し、或は相仇讐す。学習の、人                               |
| 1   | ごとし。各其の門に拠り、各其戸を守る。区域相畫して是非互                                 |
|     | き、猶は臭人の、其の臭を臭とせず、屠人の其の羶を羶とせざるが                               |
| 17  | や難し。之を蔽ふや易く、之を復するや難し。夫れ因循薫蒸の久し                               |
| নে  | す。学習の蔽は、殁ど薬石を擲つ。之に染むや易く、之を素にする                               |
| 荀攵  | ち其の素なる所を失す。是を以て、俗習の蔽は一学、之が砭鍼を為                               |
| σ   |                                                              |
| 4   | とする。                                                         |
| 2   | 成立を知るのに役立つと思われる箇所を二、三取りあげてみること                               |
|     | 文ともいうべきものが掲げられているが、その中から、条理思想の                               |
| E 1 | の思想である。『玄語』の初めには、「例旨」という箇条書きの序                               |
| 1.4 | って、梅園三語といわれているが、それらの根底をなすものが条理                               |
|     | に六十七歳で殁した。主著としては『玄語』『贅語』『敢語』があ                               |
| 7   | 三浦梅園は、享保八年(一七二三)に生れ、寛政元年(一七八九)                               |
| 17  |                                                              |
| +7  | 一、梅園の条理思想について                                                |

| の説明を聞いても耳にかまびすしく響くだけで夢の中でしゃべる寝晋とは梅園の名である。自分は幼童の頃から懐疑の心が強く、人                             |
|-----------------------------------------------------------------------------------------|
| 諸を書に得れば便ち言ふ。晋は則ち未だ全信すること能はず。」 ままき ままき ままき しん しょう しょう しょう しょう しょう しんかい 見に於て已甚し。人、諸を古に聞き、 |
| く、陽は軽くして升る、陰は重くして降ると。人の思ふや、此に至                                                          |
| のは奚為れば熱する。陰なるものは奚為れば寒すると。人の言に日                                                          |
| 。水は陰なり、故に寒しと                                                                            |
| し難し。思念塞胸、無権の衡偏を作す。人の言に曰く、火は陽なり、                                                         |
| 「晋、垂髫より触るる所総て疑はし。解く者耳を咻し、夢寐語徴 またい                                                       |
| 、その真実性を確かめようとしたのである。                                                                    |
| 何なる学説をも、そのままに信じようとはせずに、ただ自分の思索                                                          |
| 警告した比喻であった。梅園もまた、古くから権威をもってきた如                                                          |
| のある人の学説や思想に対しては、無反省に信じ込みやすいことを                                                          |
| も真実であるかのように感じて喜怒哀楽の情を動かすように、権威                                                          |
| それは、舞台の上での名優の演技を観る人々が、その芝居があたか                                                          |
| とを思い出す。四つのイドラの最後は、「劇場のイドラ」であった。                                                         |
| しく認識するために、四つのイドラ(偶像・偏見)の排除を説いたこ                                                         |
| ギリスの経験論哲学の先駆者、フランシス・ベーコンが、真理を正                                                          |
| い、というのであった。われわれは、梅園のこの言葉によって、イ                                                          |
| そ、人の聡明をくらまし、人の才力を病ましめる原因にほかならな                                                          |
| に、他派との抗争に明け暮れする。こうした、学問における迷蒙こ                                                          |
| なるのと同様で、自分の拠っている学派の欠点には気付かないまま                                                          |
| しく、それは丁度、悪臭の中にある者が、ついには悪臭を感じなく                                                          |

NII-Electronic Library Service

| < the  | <b>れて、多く犯住で限をついます。 イミト 女をてヲ其に含せす</b> |
|--------|--------------------------------------|
| )<br>t | <b>导ず、数々夏食を廃すると至る。</b>               |
| Z-     | ている梅園は、「童归より大いに疑を天地造化に抱き、之を思ふも       |
| 『女     | うか。梅園の長子、黄鶴が撰した『先府君學山先生行状』に書かれ       |
| 年の     | それでは、梅園の懐疑精神は、どのような結果を生んだのであろ        |
| 深め     | であった。                                |
| うめ     | 厳性が説かれるに至って、近代合理主義思想は大きな完成を見るの       |
| +      | の能力とその限界は厳密に批判されながらも、理性をもつ人間の尊       |
| ·      | にして近代合理主義思想が成立し、やがて、カントによって、理性       |
|        | りまく諸現象を体系的に解明する方法が演繹法であった。このよう       |
| 1.5    | 性であった。自我におけるこの理性を唯一の根拠として、自我を取       |
|        | た。それは近代的自我の確立を意味し、その自我を支えるものは理       |
| 地      | の末に到達した唯一の真実は、「われ思う故にわれあり。」であっ       |
| 推      | ここで梅園をデカルトと比較してみると、デカルトが方法的懐疑        |
| あっ     | 代思想の道を開いたデカルトの懐疑精神を思い起させるものがある。      |
| に      | の梅園の懐疑精神は、大陸合理論の先駆者として、ヨーロッパに近       |
| 持      | そのまま信ずることができないからであった、というのである。こ       |
| 進      | 基づいて説明するが、自分は、その古い書物に書いてあることを、       |
| ,      | るばかりであった。それは、人が古い書物に書かれている陰陽説に       |
| 7      | 人は陰陽論を持ち出して説明してくれるが、自分の疑問は益々深ま       |
| で      | ぜに降るのか、軽いものはなぜに昇るのか、という疑問に対して、       |
| 翌      | きない。火はなぜに熱いのか、水はなぜに冷いのか、重いものはな       |
| Ļ      | さがり、分銅のないはかりにも似て、安定した中正を得ることはで       |
| る      | 言のようで、自分の疑問を説き明かしてはくれない。思念は胸にふ       |

| 註2) の「天地」篇には、次のように書かれている。     | 五十三歳までの二十三年間に、二十三回の書き換えを行って、 | ながら、『玄語』の書き換えを続けていくのであるが、安永四                     | - く落着きをみたのであった。そして、その後は、さらに思索を                                                            | るのような条理が天地にあることを知って、幼時からの疑問もよ                                                           | _                                                                                                                    | 11                                                                                                                                                         | 1                                                                                                                      | 、「「「「「「「「」」」、「「」」、「「」」、「」、「」、「」、「」、「」、「」                                                                                                                   | に下りむかふ。又質なきものよりしてみれば天気是をすひ、                                                                                               | かごとし。今試に一条の縄をとりて提なんに、此縄自(ら)正しく                                                                                                                                                              | るものを以てみれば、地気正中より物を吸がごとく、天気外より                                                                                                                                                                                         | <b>群なりといへども、四方上下の気尽地にむかひつくがごとし。質</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 9。地、中を守って動かず、天、外に転じてやまず。その中間常                                                                                                                                                                                                                                                                           | 必よりして陰陽の気といふ。天気運遷してやまず、地気静にして                                                                                                                                                                                                                                                               | 「天地の気即陰陽の気なり。象形よりして天地の気といひ、往来                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | いるのである。                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | へ地について、和文体で次のように書き、また左上の図も挿入し                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | <b>エ三十一歳のときに書いた『元凞論』(註1)は、その「天地」篇</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | <b>に結果、ついに握んだものは、「天地の条理」であった。そして</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | を矢そ」(原薄文) てまった。 梅園カ - 母野的博気に悪単苦闘し                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|-------------------------------|------------------------------|--------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|                               | 玄語』八巻の大著を完成するのであった。          | 玄語』八巻の大著を完成するのであった。の五十三歳までの二十三年間に、二十三回の書き換えを行って、 | <b>玄語』八巻の大著を完成するのであった。<br/>の五十三歳までの二十三年間に、二十三回の書き換えを行って、めながら、『玄語』の書き換えを続けていくのであるが、安永四</b> | 回の書き換えを行いくのであるが、                                                                        | 回の書き換えを行いくのであるが、                                                                                                     | 回の書き換えを行いくのであるが、その後は、さらのほうのであるが、                                                                                                                           | 回の書き換えを行いくのであるが、その後は、さらのほとうのであるが、                                                                                      | 回の書き換えを行いくのであるが、その後は、さらのであるが、その後は、さらのであるが、ころのであるが、                                                                                                         | 回の書き換えるいくのであるが、その後は、さらのであるが、その後は、さらのであるが、ころのであるが、                                                                         | 回の書き換えるにしてみれば天気是たいくのであるのである。中間であるが、さらのであるが、さらにからの時からの時からのであるが、                                                                                                                              | 回の書き換えるのに、<br>してんに、<br>してみれば天気し<br>であの道に上る。<br>すしてや。<br>であるが、<br>であるが、<br>とく<br>ため<br>に<br>たるの<br>に<br>たるの<br>で<br>たるの<br>た<br>た<br>の<br>で<br>た<br>の<br>で<br>た<br>の<br>た<br>の<br>た<br>の<br>た<br>の<br>た<br>の<br>た<br>の | 回のするに、 してん してん してみれ してん いてん に ひょう して ひったい こう む して ひったい こう む して ひったい こう む む して たい こう む む し て か む し て か む し て か む し て か む し て か む し て か む し て か む し て か む し て か む し て か む し て か む し て か む し て か む し て か む し て か む し て か む し て か む し て か む し て か む し て か む し て か む し て か む し て か む し て か む し て か む し て か む し て か む し て か む し て か む し て か む し て か む し て か む む い ひ ひ か む し い ひ い ひ い ひ い ひ い ひ い ひ い い ひ い い い い | 回の書き換えを行っていくのであるが、安立し、さらに上る。」<br>で、幼時からの延長し、天気外でし、この後は、さらに上る。」<br>で、幼時からの疑問なる時は驚くのであるが、安立してあるが、安立してからの疑問な                                                                                                                                                                                               | 回の書き換えを行って<br>いくのであるが、安主<br>であってたる。<br>中間なる時は<br>であってたる。<br>し、<br>てみれば天気是をすれ<br>でやまんや。<br>中間常<br>で<br>るのであるが、<br>安主<br>のであるが、<br>安主<br>のであるが、<br>安主                                                                                                                                         | 回の書き換えを行って<br>いくのであるが、安<br>いくのであるが、安<br>に<br>し、<br>な<br>り<br>た<br>の<br>後<br>は、<br>さ<br>ら<br>の<br>足<br>た<br>し<br>て<br>や<br>ま<br>ん<br>や<br>、<br>切<br>時<br>か<br>ら<br>の<br>足<br>を<br>り<br>正<br>た<br>の<br>後<br>は<br>、<br>さ<br>ら<br>に<br>、<br>知<br>時<br>か<br>ら<br>の<br>足<br>を<br>り<br>に<br>、<br>切<br>時<br>か<br>ら<br>の<br>で<br>た<br>、<br>の<br>で<br>と<br>く<br>、<br>の<br>で<br>し<br>て<br>や<br>ま<br>の<br>で<br>と<br>く<br>、<br>の<br>で<br>し<br>て<br>や<br>ま<br>の<br>で<br>と<br>く<br>、<br>切<br>の<br>で<br>し<br>て<br>や<br>ま<br>の<br>で<br>と<br>く<br>、<br>の<br>で<br>し<br>て<br>や<br>ま<br>の<br>で<br>と<br>く<br>、<br>の<br>で<br>の<br>で<br>し<br>て<br>や<br>ま<br>の<br>で<br>し<br>て<br>の<br>で<br>の<br>の<br>で<br>の<br>の<br>で<br>の<br>の<br>で<br>の<br>の<br>で<br>の<br>の<br>の<br>の<br>で<br>の<br>の<br>の<br>の<br>の<br>の<br>の<br>の<br>の<br>の<br>の<br>の<br>の<br>の<br>の<br>の<br>の<br>の<br>の<br>の | 回の書き換えを行って<br>であるが、安<br>いくのであるが、安<br>してたまで。その中間<br>ため、幼時からの疑問<br>ためであるが、<br>を<br>のであるが、<br>安<br>れば天気是をすれ<br>た<br>を<br>のである<br>た<br>に<br>と<br>し、<br>の<br>で<br>あ<br>る<br>に<br>上<br>る<br>。<br>の<br>で<br>の<br>た<br>の<br>た<br>に<br>、<br>か<br>り<br>の<br>た<br>の<br>た<br>の<br>た<br>の<br>た<br>の<br>た<br>の<br>た<br>の<br>た<br>の<br>た<br>の<br>た<br>の | 回の書き換えを行って<br>し、ならに思考<br>し、ないひ、は<br>し、ないひ、<br>し、ないひ、<br>し、ないひ、<br>し、<br>し、<br>し、<br>し、<br>し、<br>し、<br>し、<br>し、<br>し、<br>し                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 回の書き換えを行ってた地の気といひ、余いくのであるが、安立のであるが、安立のであるが、安立のであるが、安立のであるが、安立のであるが、安立のであるが、安立のであるが、安立のであるが、安立のであるが、安立のであるが、安立のであるが、安立のであるが、安立のであるが、安立のであるが、安立のであるが、安立のであるが、安立のであるが、安立のであるが、安立のであるが、安立のであるが、安立のであるが、安立のであるが、安立のであるが、安立のであるが、安立のであるが、安立のであるが、安立のであるが、安立のであるが、安立のであるが、安立のであるが、安立のであるが、安立のであるが、安立のであるが、安立のであるが、安立のであるが、安立のであるが、安立のであるが、安立のであるが、安立のであるが、安立のであるが、安立のであるが、安立のであるが、安立のであるが、安立のであるが、安立のであるが、安立のであるが、安立のであるが、安立のであるが、安立のであるが、安立のであるが、安立のであるが、安立のであるが、安立のであるが、安立のであるが、安立のであるが、安立のであるが、安立のであるが、安立ののであるが、安立ののであるが、安立ののであるが、安立ののであるが、安立ののであるが、安立ののであるが、安立ののであるが、安立ののであるが、安立ののであるが、安立ののであるが、安立ののであるが、安立ののであるが、安立ののであるが、安立ののであるが、 | 田山(1)は、その「天地)<br>「また」」は、その「天地)<br>「このであるが、安立)<br>「このであるが、安立)<br>「このであるが、安立)<br>「このであるが、安立)<br>「このであるが、安立)<br>「このであるが、安立)<br>「このであるが、安立)<br>「このであるが、安立)<br>「このであるが、安立)<br>「このであるが、安立)<br>「このであるが、安立)<br>「このであるが、安立)<br>「このであるが、安立)<br>「このであるが、安立)                                                                                                                                                                                                                                       | 回の書き換えを行って<br>「ころの疑問」<br>「ころの疑問」<br>「ころの疑問」<br>「ころの<br>「ころの<br>「ころの<br>「ころの<br>「ころの<br>「ころの<br>「ころの<br>「ころの<br>「ころの<br>「ころの<br>「ころの<br>「ころの<br>「ころの<br>「ころの<br>「ころの<br>「ころの<br>「ころの<br>「ころの<br>「ころの<br>「ころの<br>「ころの<br>「ころの<br>「ころの<br>「ころの<br>「ころの<br>「ころの<br>「ころの<br>「ころの<br>「ころの<br>「ころの<br>「ころの<br>「ころの<br>「ころの<br>「ころの<br>「ころの<br>「ころの<br>「ころの<br>「ころの<br>「ころの<br>「ころの<br>「ころの<br>「ころの<br>「ころの<br>「ころの<br>「ころの<br>「ころの<br>「ころの<br>「ころの<br>「ころの<br>「ころの<br>「ころの<br>「ころの<br>「ころの<br>「ころの<br>「ころの<br>「ころの<br>「ころの<br>「ころの<br>「ころの<br>「ころの<br>「ころの<br>「ころの<br>「ころの<br>「ころの<br>「ころの<br>「ころの<br>「ころの<br>「ころの<br>「ころの<br>「ころの<br>「ころの<br>「ころの<br>「ころの<br>「ころの<br>「ころの<br>「ころの<br>「ころの<br>「ころの<br>「ころの<br>「ころの<br>「ころの<br>「ころの<br>「ころの<br>「ころの<br>「ころの<br>「ころの<br>「ころの<br>「ころの<br>「ころの<br>「ころの<br>「ころの<br>「ころの<br>「ころの<br>「ころの<br>「ころの<br>「ころの<br>「ころの<br>「ころの<br>「ころの<br>「ころの<br>「ころの<br>「ころの<br>「ころの<br>「ころの<br>「ころの<br>「ころの<br>「ころの<br>「ころの<br>「ころの<br>「ころの<br>「ころの<br>「ころの<br>「ころの<br>「ころの<br>「ころの<br>「ころの<br>「ころの<br>「ころの<br>「ころの<br>「ころの<br>「ころの<br>「ころの<br>「ころの<br>「ころの<br>「ころの<br>「ころの<br>「ころの<br>「ころの<br>「ころの<br>「<br>「<br>「<br>「<br>「<br>「<br>「<br>「<br>「<br>「<br>「<br>「<br>「 |
| その間、四十三歳の頃に覚え書としてかかれた『玄語手びき草』 |                              | の五十三歳までの二十三年間に、二十三回の書き換えを行って、                    | の五十三歳までの二十三年間に、二十三回の書き換えを行って、めながら、『玄語』の書き換えを続けていくのであるが、安永四                                | の五十三歳までの二十三年間に、二十三回の書き換えを行って、めながら、『玄語』の書き換えを続けていくのであるが、安永四やく落着きをみたのであった。そして、その後は、さらに思索を | の五十三歳までの二十三年間に、二十三回の書き換えを行って、めながら、『玄語』の書き換えを続けていくのであるが、安永四やく落着きをみたのであった。そして、その後は、さらに思索を右のような条理が天地にあることを知って、幼時からの疑問もよ | の五十三歳までの二十三年間に、二十三回の書き換えを行って、めながら、『玄語』の書き換えを続けていくのであるが、安永四やく落着きをみたのであった。そして、その後は、さらに思索を右のような条理が天地にあることを知って、幼時からの疑問もよイ/ / / / / / / / / / / / / / / / / / / | の五十三歳までの二十三年間に、二十三回の書き換えを行って、やく落着きをみたのであった。そして、その後は、さらに思索を右のような条理が天地にあることを知って、幼時からの疑問もよ右のような条理が天地にあることを知って、幼時からの疑問もよる。 | の五十三歳までの二十三年間に、二十三回の書き換えを行って、やく落着きをみたのであった。そして、その後は、さらに思索を右のような条理が天地にあることを知って、幼時からの疑問もよるのながら、『玄語』の書き換えを続けていくのであるが、安永四の気、升降相碍ずして静なる時は質あし。徒に是を空と謂てやまんや。中間常に静 | の五十三歳までの二十三年間に、二十三回の書き換えを行って、<br>る物直に下り、質なきもの直に上る。」<br>し。徒に是を空と謂てやまんや。中間常に静<br>る物直に下り、質なきもの直に上る。」<br>し。徒に是を空と謂てやまんや。中間常に静 | の五十三歳までの二十三年間に、二十三回の書き換えを行って、<br>なる処の気、升降相碍ずして静なる時は質あ<br>も。徒に是を空と謂てやまんや。中間常に静<br>る物直に下り、質なきもの直に上る。」<br>る物直に下り、質なきもの直に上る。」<br>る物直に下り、質なきもの直に上る。」<br>る物直に下り、質なきもの直に上る。」<br>る物直に下り、質なきもの直に上る。」 | の五十三歳までの二十三年間に、二十三回の書き換えを行って、<br>なる処の気、升降相碍ずして静なる時は質あ<br>なる処の気、升降相碍ずして静なる時は質あ<br>る物直に下り、質なきもの直に上る。」<br>る物直に下り、質なきもの直に上る。」<br>る物直に下り、質なきもの直に上る。」<br>る物直に下り、質なきもの直に上る。」<br>る物直に下り、質なきもの直に上る。」                           | の五十三歳までの二十三年間に、二十三回の書き換えを行って、<br>なるものを以てみれば、地気正中より物を吸がごとく、天気外より<br>る物直に下り、質なきもの直に上る。」<br>も。徒に是を空と謂てやまんや。中間常に静<br>し。徒に是を空と謂てやまんや。中間常に静<br>る物直に下り、質なきもの直に上る。」<br>る物直に下り、質なきもの直に上る。」<br>る物直に下り、質なきもの直に上る。」<br>る物直に下り、質なきもの直に上る。」                                                                                                                                                                               | の五十三歳までの二十三年間に、二十三回の書き換えを行って、<br>がごとし。今試に一条の縄をとりて提なんに、此縄自(ら)正しく<br>がごとし。今試に一条の縄をとりて提なんに、此縄自(ら)正しく<br>で下りむかふ。又質なきものよりしてみれば天気是をすひ、<br>も。徒に是を空と謂てやまんや。中間常に静<br>し。徒に是を空と謂てやまんや。中間常に静<br>る物直に下り、質なきもの直に上る。<br>る物直に下り、質なきもの直に上る。<br>こ本着きをみたのであった。そして、その後は、さらに思索を<br>る物直に下り、質なきもの直に上る。<br>の書き換えを続けていくのであるが、安永四 | の五十三歳までの二十三年間に、二十三回の書き換えを行って、<br>がごとし。今試に一条の縄をとりて提なんに、此縄自(ら)正しく<br>がごとし。今試に一条の縄をとりて提なんに、此縄自(ら)正しく<br>に下りむかふ。又質なきものよりしてみれば天気是をすひ、<br>ま、運敷<br>地気是をおすがごとし、雲のごとく煙のごと<br>し。徒に是を空と謂てやまんや。中間常に静<br>ものような条理が天地にあることを知って、幼時からの疑問もよ<br>る物直に下り、質なきもの直に上る。」<br>る物直に下り、質なきもの直に上る。」<br>る物直に下り、質なきもの直に上る。」 | の五十三歳までの二十三年間に、二十三回の書き換えを行って、<br>あ、愛々<br>やく落着きをみたのであった。そして、その後は、さらに思索を<br>ものを以てみれば、地気正中より物を吸がごとく、天気外より<br>なるし。今試に一条の縄をとりて提なんに、此縄自(ら)正しく<br>で下りむかふ。又質なきものよりしてみれば天気是をすひ、<br>も。徒に是を空と謂てやまんや。中間常に静<br>し。徒に是を空と謂てやまんや。中間常に静<br>し。徒に是を空と謂てやまんや。中間常に静<br>し。徒に是を空と謂てやまんや。中間常に静<br>し。徒に是を空と謂てやまんや。中間常に静<br>し。徒に是を空と謂てやまんや。中間常に静                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | の五十三歳までの二十三年間に、二十三回の書き換えを行って、<br>とよりして陰陽の気といふ。天気運遷してやまず、地気静にして<br>で下りむかふ。又質なきものよりしてみれば天気是をすひ、<br>がごとし。今試に一条の縄をとりて提なんに、此縄自(ら)正しく<br>がごとし。今試に一条の縄をとりて提なんに、此縄自(ら)正しく<br>で下りむかふ。又質なきものよりしてみれば天気是をすひ、<br>なる処の気、升降相碍ずしてやまず。その中間常<br>し。徒に是を空と謂てやまんや。中間常に静<br>し。徒に是を空と謂てやまんや。中間常に静<br>し。徒に是を空と謂てやまんや。中間常に静<br>し。徒に是を空と謂てやまんや。中間常に静               | の五十三歳までの二十三年間に、二十三回の書き換えを行って、<br>し。はに是を知って、幼時からの疑問もよ<br>であった。そして、その後は、さらに思索を<br>し。徒に是を空と謂てやまず、地気静にして<br>た下りむかふ。又質なきものよりして天地の気といひ、往来<br>でとし。今試に一条の縄をとりて提なんに、此縄自(ら)正しく<br>た下りむかふ。又質なきものよりしてみれば天気是をすひ、<br>なる処の気、升降相碍ずしてやまず。その中間常<br>し。徒に是を空と謂てやまんや。中間常に静<br>し。徒に是を空と謂てやまんや。中間常に静<br>し。徒に是を空と謂てやまんや。中間常に静<br>し。徒に是をつて、その後は、さらに思索を<br>し、なる処の気、升降相碍ずして静なる時は質あ<br>し。そ前、<br>、<br>、<br>、<br>、<br>、<br>、<br>、<br>、<br>、<br>、<br>、<br>、<br>、 | の五十三歳までの二十三年間に、二十三回の書き換えを行って、<br>で大地の気即陰陽の気なり。象形よりして天地の気といひ、往来<br>し。今試に一条の縄をとりて提なんに、此縄自(ら)正しく<br>た下りむかふ。又質なきものよりして天地の気といひ、往来<br>でとし。今試に一条の縄をとりて提なんに、此縄自(ら)正しく<br>に下りむかふ。又質なきものよりして天地の気といひ、往来<br>し。徒に是をおすがごとし、雲のごとく、天気外より<br>し。徒に是をおすがごとし、雲のごとく、天気外より<br>し。徒に是をおすがごとし、雲のごとく煙のごと<br>し。す話書や<br>し。徒に是をなして、その後は、さらに思索を<br>し。なる処の気、升降相碍ずして静なる時は質あ<br>し。徒に是をなって、幼時からの疑問もよ<br>の五十三歳までの二十三年間に、二十三回の書き換えを行って、                                                                                                                                                                                                                               | の五十三歳までの二十三年間に、二十三回の書き換えを行って、の五十三歳までの二十三年間に、二十三回の書き換えを行って、知文体で次のように書き、また左上の図も挿入して下りむかふ。又質なきものよりして天地の気といひ、往来でとし。今試に一条の縄をとりて提なんに、此縄自(ら)正しくがごとし。今試に一条の縄をとりて提なんに、此縄自(ら)正しくがごとし。今試に一条の縄をとりて提なんに、此縄自(ら)正しくなるものを以てみれば、地気正中より物を吸がごとく、天気外よりるものを以てみれば、地気正中より物を吸がごとく、天気外よりたでとし。今試に一条の縄をとりて提なんに、此縄自(ら)正しくがごとし。今試に一条の縄をとりて提なんに、此縄自(ら)正しくなるものを以てみれば天気是をすひ、し。徒に是を空と謂てやまんや。中間常に静す。玉子でのであった。そして、その後は、さらに思索をして、茶着きをみたのであった。そして、その後は、さらに思索をした。そのであった。そして、その後は、さらに思索をかく落着きをみたのであった。そして、その後は、さらに思索をして、「大地」篇 | の五十三歳までの二十三年間に、二十三回の書き換えを行って、の五十三歳までの二十三年間に、二十三回の書き換えを行って、<br>なるしのそりて、和文体で次のように書き、また左上の図も挿入し<br>た結果、ついに握んだものは、「天地の気型が大地にあることを知って、幼時からの疑問もよ<br>なる処の気、升降相碍ずしてやまず、地気静にして<br>た下りむかふ。又質なきものよりして天地の気といひ、往来<br>なる処の気、升降相碍ずしてやまず、地気静にして<br>し。徒に是を空と謂てやまんや。中間常に静<br>なる処の気、升降相碍ずしてわまず、地気静にして<br>し。徒に是を空と罰てやまんや。中間常に静<br>なる処の気、升降相碍ずしてわまず、も気がどとし。質<br>なる処の気、升降相碍ずしてわまず、地気静にして<br>し。徒に是を空と罰てやまんや。中間常に静<br>た下りむかふ。又質なきものよりしてみれば天気是をすひ、<br>た下りむかふ。又質なきものよりしてみれば天気是をすひ、<br>た下りむかふ。又質なきものよりしてみれば天気是をすひ、<br>た下りむかふ。又質なきものよりしてみれば天気是をすひ、<br>た下りむかふ。又質なきものよりしてみれば天気是をすひ、<br>し。徒に是を空と罰てやまんや。中間常に静<br>し。たいたって、女の後は、さらに思索を<br>し、なる処の気、升降相碍ずして静なる時は質あ<br>し、たいひ、往来                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |



な



々が「みな正中に吸」われていることを自らの思索で知った梅園は 体間の力学的法則性を解明したのであったが、梅園には、そのよう 思を致しているのである。 天の「気・清・軽・散・虚・散」と対偶させながら、地球の引力に て地機となす。……転持、処を分って、而して位を定む。」と天地 動説の科学的証明の積み重ねの上に立って、最後に残されていた天 ニュートンのそれは、コペルニクス、ガリレオ、ケプラーとつづく、地 ンによる万有引力の法則の発見におくれること六十五年であった。 の条理を説いているのである。梅園は、地をもって「物」とし、 体と為し、実を以て地体と為す。気、転を以て天機と為し、持を以 れ、さらに「天散じ、地結す」と述べたあとで、「物、虚を以て天 重く凝りて下り結す。 「濁」とし、「重」とし、「結」とし、「実」とし、「持」として、 「気なる者は天なり、物なる者は地なり」とされ、「物の体、濁実 梅園がこのような「天地の条理」に思いいたったのは、ニュー それがさらに、五十三歳で完成の安永本『玄語』においては、 先人から受け継いだ科学的基盤はなかった。地球の上に立つ人 物の気、清虚軽く融して上り散ず」と述べら 1

| ずるを以て、意智は情慾の感に率ひて運す。                  | こと、東京にはたいにのないたか。 かがり たんざい かいたい 含語 とう                          |
|---------------------------------------|---------------------------------------------------------------|
| するに、其の短なる所は本気に在り。長ずる所は神気に在り。神長        | 一般に行いていたれたたい ひょうけんしょう しんしゅう というたかれ                            |
| 物の、天地に並び立つに、才、各長短有り。而して人を以て物に比        | いたい、付け、年代を推測した。<br>「は、たいたいたい」、「いいたい」、「いい」、「いい」、「いい」、「いい」、「いい」 |
|                                       | 題名も制作年代も書かれていないが、田口氏は、仮りに上記の題名を                               |
|                                       | 註2<br>『玄語手びき草』<br>田口正治氏によって梅園旧宅で発見された草稿で、                     |
|                                       | 1.1.1.1日の稿本以後とされている。 1.1.1.1111111111111111111111111111111    |
|                                       | て三十一歳の時の脱稿である。『玄語』と名付けられたのは、第七回                               |
| 下、誠偽第六、云為第七、聖人第八、立準第九、治乱第十、           | <b>  炁論」、第三回は『元煕論』、第四回は『垂綸子』で、それらはすべ</b>                      |
| いた 子第五 たいとうかい たいさい はってい ゆうせい たいざい     | 換稿二十三回のうち、第一回は『玄論』と名付けられ、第二回は『元                               |
| 上、善悪訓、性習第一、生性第二、人道第三、爵徳第四、諸           | 註1 『元烝論』 田口正治氏の『三浦梅園の研究』によれば、『玄語』稿本の                          |
| <b>贅語</b> 善悪帙目次:                      |                                                               |
| 化合物 医外外的 化分子分子 化分子分子 化合物合金 化合物合金 网络科学 | 深い愛と信頼は、われわれに教えるところが多いであろう。                                   |
| 解説的解釈を試みることとする。                       | もし、それを超克する必要があるとすれば、梅園の、人間に対する                                |
| それらは、すべて漢文体であるが、書下し文に換えた上で、それに        | 近代合理主義のいきづまりを耳にすることも、しばしばであるが、                                |
| れている帙全体のための短い序文とだけを取り上げることにする。        | 観との相異点は、梅園自身の言葉によって明らかにしていきたい。                                |
| のような目次の中から、総論的意味をもつ善善訓と、その前におか        | によっての感性的自然的欲望の克服を理想としたが、そうした倫理                                |
| れている。ここでは紙数に制限があるので、『贅語』善悪帙の左記        | 対立を思考するなかで、理性に基づく道徳法則の優位を説き、それ                                |
| 「死生帙」「天人帙」においても、倫理に関する問題が取り上げら        | 理主義的倫理観とは違ったものがある。カントは、理性と感性との                                |
| 悪帙」と『敢語』において説かれている。その他には、『贅話』の        | ある。そこには、演繹法に基いて成立している近代ヨーロッパの合                                |
| 梅園の条理思想に基づく倫理観は、主として『贅語』の中の「善         | 梅園の倫理観もまた、そうした方法論のうえに構成されているので                                |
|                                       | を生み出すことになったのである。私がこれから見ていこうとする                                |
| 二、梅園の倫理観                              | の、他の学問領域の中に広く投入され、「反観合一」という方法論                                |
|                                       | その知識を投入すべき科学的共同基盤を持たず、その知識は、自ら                                |

. ∵5

NII-Electronic Library Service

| 状態にあるからである。そのことについては、この帙の「云為第   |
|---------------------------------|
| 気短かければ則ち生は自立せず、能く万物を略して立つ」という   |
| 上の「鬩争擾乱」に陥らねばならないとする。それは、人間が「本  |
| る。そして、そのような結合がなされないならば、人間は禽獣以   |
| の和合と礼義による人倫的結合の実現が重要であるとするのであ   |
| は、意智の思弁によって「結」をなすこと、すなわち、人々相互   |
| 解 梅園は、ここで「人の性たる能く相結ぶ」として、人間にとって |
|                                 |
| 苦、物に踰ゆ。                         |
| つ本気の不足に於て事する有り。是に於て結の楽、物に踰え、解の  |
| むべからざる者にして、善悪是非を成す。己、悦怨羞感を抱き、且  |
| を賢と為し、結ぶに拙なる者を愚と為す。是れ乃ち、悦怨羞感の已  |
| て才の巧拙を観る。巧拙に意智の運を観る。情欲、結ぶに巧なる者  |
| り。乱るる者は、物を取りて尽す。物を取るの間、結解を為し、以  |
| ず、結ばずして乱れざる者に異る。乱れざる者は、物を取るに分有  |
| しみ、君臣序し、朋友和し、天下一を致すのみ。禽獣の群れて結ば  |
| する所、已に多く、結ぶ所、已に広し。是に於て夫婦合し、父子親  |
| 本気短かければ則ち生は自立せず、能く万物を略して立つ。其の略  |
| 是を以て人の性為る、能く相結ぶ。結ばざれば則ち鬩争擾乱成る。  |
|                                 |
| のであった。                          |
| り、人間としての道、すなわち、礼義を成り立たせているとする   |
| 動するのに比べて、人間は、それに意智の思弁を加えることによ   |

- 6 -

| ので、「道徳の修」の本来的在り方が、「素」のものを修するこ         |
|---------------------------------------|
| ちは、「天人の分」や「人物の故」の条理を明らかにしていない         |
| の「素」をなすものを知らないというのである。つまり、儒者た         |
| 人の教や徳目の論議、すなわち「瑩」にのみ拘っていて、それら         |
| は唯だ其の末を逐う」の状態で、世の道徳を説く者は、徒らに聖         |
| 解 梅園によれば、当時の儒教では「条理の故、未だ世に立たず、人       |
|                                       |
| ともに語らん。                               |
| <b>瑩を以て素に帰することを知らず。爰に此の編を作り、同志の人と</b> |
| 物の故、弁ぜず。道徳の                           |
| 条理の故、未だ世に立たず、人は唯だ其の末を逐ふ。天人の分、明        |
|                                       |
| 陥るとするのであった。                           |
| て、「解の苦しみ物に踰ゆ」であって、人間は禽獣以上の混乱に         |
| 反対に「解」の状態にあるならば、そこには「鬩争擾乱」を生じ         |
| 共同体の中に生きるならば、「結の楽しみ物に踰ゆ」であるが、         |
| することのできない人間であるが故に、「結」の実現した人倫的         |
| 非」が成立することになる。己自身は、「本気」に不足して自立         |
| 情をもとにして「善悪」が実現し、「羞感」の自覚によって「是         |
| との間に「悦怨」や「羞感」が生ずることになり、「悦怨」の感         |
| は、また、「本気」に短であり「神気」に長じているので、他人         |
| 「結」ぶに「拙」なる者を「愚」と見なしている。そして、人間         |
| のに巧みな才をもつ者が「賢」であり、その「才」がなくて、          |

| とによって、美しい玉のような教や徳目を実現させることであり、  | ば、両者は、存在の基本的既念として相対しているのあり、「気」                              |
|---------------------------------|-------------------------------------------------------------|
| また、そうした「瑩」は、つねに「素」に基くものでなければな   | とは、目に見ることのできない存在のすべてであり、「物」とは、                              |
| らないことを知らないでいる。そこで、この編を作って、同志の   | 目に見ることのできる存在のすべてであった。そして、「性」は                               |
| 人々とともに、本来の意味での「道徳の修」を、条理に基づいて   | 「気」であるから、「体を没す」であり、「体」は「物」である                               |
| 語ることにしよう、というのである。               | から、「性を露す」というのであった。ここでの「気」に対する                               |
| そういう梅園は、「人物の故」、すなわち「人」と「物」との関   | 「物」は、前の序文の中で何回か用いられていた「物」とは、そ                               |
| 係については、この序文の中で、ほぼ明らかにしているが、「天   | の概念内容を異にしているのである。例えば、「人を以て物に比                               |
| 人の分」については、次の「善悪訓」で次第に明らかにしていく   | するに」としての、「人」に対する「物」は、禽獣や鉱・植物な                               |
| のである。                           | どを意味していた。このことについて、梅園は次のように言うの                               |
|                                 | である。「声は名なり、主は実なり。主は天なり、声は人なり。                               |
|                                 | 人を以て天を呼ぶに、或は相称ひ、或は相乖く。或は声異にして                               |
|                                 | 主同じく、或は声同じくして主異なり。」(玄語・例旨)。名称とは                             |
| 人も亦た一性一体。性は気なり、故に体を没す。体は物なり、故に  | 人が作ったものであるから、同一の実体に対して二つ以上の異っ                               |
| 性を露す。蓋し人の気体は、粲を以て為し、混を以て成る。是に於  | た名称が付けられることがあるとともに、名称が同じでも、その                               |
| て粲混気体分かる。気体の混然たる者は、用、通に成る。気体の粲  | 実体が異なる場合もあるとする。そこで、「儠し声主の義を審か                               |
| 然たる者は、用、隔に成る。隔は則ち耳目鼻舌、手足陰乳、各官司  | にせんと欲すれば、須らく偶する所を以て之を推すべし。条理を                               |
| 有りて、彼此通ぜず。通は則ち気液骨肉、情慾意智、全く一身を用  | 繹ぬるの法なり。故に気を言へば、則ち気物、気体、気形、気質、なるの法なり。故に気を言へば、則ち気物、気体、気形、気質、 |
| いて、彼此隔てず。故に身生の体用、意為の性才、融する所有り、  | 気象、天気、心気、気色の類有り。神を言えば、則ち天神、本神、                              |
| 而して官司全く之を用ふ。                    | 神物、神霊、鬼神、神人、聖神の類有り。天を言へば、則ち天地、                              |
|                                 | 天神、天物、天人、天命の類有り。声主の間は、偶する所を                                 |
| 解 天地の万物は、それぞれに性と体から成っているが、人も亦た、 | 推して以て混ずる所を弁ずるに在り。条理明なれば、則ちその主                               |
| 性と体を有しているとする。そして「性は気なり」とし、「体は   | に惑はず。」(同前)と述べ、「声」が指している「主」を明らか                              |
| 物なり」という。「気」とは何か。「物」とは何か。梅園によれ   | にしようと思えば、その「声」が対偶している語から推して知る                               |

| れているのであって、耳が見ることも、目が聞くこともできない。でする。この場合にに、それそれの著官名作用に、厳衆と区別さ |
|-------------------------------------------------------------|
| である。この場合とは、それぞれの器官によってなされる感覚作用                              |
| おける場合との別がある。「粲」におけるはたらきとは、耳が聞                               |
| ・ 体>の「気」のはたらきには、「粲」における場合と「混」に                              |
| いて、<気・物>の「気」とは、やや異っている。さらに、<気                               |
| 「体」と対待する「気」は、身体に対して感覚や情感を意味して                               |
| とにする。                                                       |
| でに見たので、次の<気・体>から、梅園の説く所を見ていくこ                               |
| らの中での<性・体>、<気・物>、<没・露>については、す                               |
| ・混>、<為・成>、<通・隔>、<体・用>などがある。それ                               |
| でも、<性・体>、<気・物>、<没・露>、<気・体>、<粲                               |
| 「対待」の関係にある語が数多く含まれている。さっと見ただけ                               |
| そこで、さきに掲げた「善悪訓」冒頭の短かい言葉の中にも、                                |
| の概念内容を適確に把握することができるというのであった。                                |
| 「対待」している語から「反観」することによって、それぞれの語                              |
| 地の条理」とか、「宜しく対待を以って反観すべし」とか述べて                               |
| は「対待」と称している。そして、「陰陽は対待なり。対待は天                               |
| もつというのである。このように相対する両概念の関係を、梅園                               |
| に対して使われているかによって、それぞれに異った概念内容を                               |
| しようと思えば、それが「物」に対して使われているか、「体」                               |
| する所のものを意味しているが、いま、「気」の意味を明らかに                               |
| べきであるとする。梅園が「偶する所」といっているのは、相対                               |

| を用し、造化は性を運す。一なれば則ち融通せざる莫し、二なれば  |
|---------------------------------|
| るるは、猶ほ才の、性よりして運するがごとし。是に於て天地は体  |
| 天地即本根、天神即精英、以て其れ一を成す。体の、用を以て行は  |
| の天を為し、才以て為の神を為す。成る者を為す所に推せば、則ち  |
| 体中、気以て生の天を為し、物以て身の地を為す。性中、性以て意  |
|                                 |
|                                 |
| 一身のもとに全く融合し一体化して司られているとするのであっ   |
| ての<体・用>や、<意智・運為>としての<性・才>などは、   |
| 用ひて、彼此隔てず。」である。それ故に、<身体・生命>とし   |
| さらにいえば、「通ずれば則ち気液骨肉、情慾意智、全く一身を   |
| る。すなわち、「気体の混然たる者は、用、通に成る。」であり、  |
| の情を始めとする「情慾意智」のはたらきのすべてをいうのであ   |
| たらきとは、「気液骨肉」を通じて全身一体として働く喜怒哀楽   |
| 官のはたらきが論じられているのである。次に「混」におけるは   |
| こでは、梅園の条理思想に基づく哲学体系の一環として、感覚器   |
| の解剖図に当てはめての『造物余譚』の著になったのであるが、こ  |
| 他動物の解剖によって、実証的解明の努力となり、その成果を人間  |
| れぞ視ざる。」(玄語・例旨)というのもあったが、それは、鼠その |
| して谷なる者、何為れぞ聴く。目は何為れぞ聴かざる。耳は何為   |
| 梅園の幼時の疑問に「隆然として烏き者、何為れぞ視る。邃乎と   |
| 鼻舌、手足陰乳、各官司有りて彼此通ぜず。」というのである。   |
| すなわち、「気体の粲然たる者は、用、隔に成る。隔は則ち耳目   |

ĸ

| 二を以て而して情慾感応す。感応に性を見、運為に才を見る。然し運為に善悪是非し、言動に虚実守禦す。一を以て而して意智運為し、 |
|---------------------------------------------------------------|
| なる者は知覚分弁の霊。為以て運用し、技以て言動す。交接の間、                                |
| 愛憎感じ、慾、内に求めて欲悪応ず。意なる者は思惟謀慮の神、                                 |
| すなり。慾なる者は、気の、神を動かすなり。故に情、外に牽きて                                |
| なり、意智は知運の神なり。是の故に情なる者は、神の、気を動か                                |
| 文なり。是を以て情慾は素にして、意智は文なり。情慾は感応の気                                |
| 蓋し性は生なり、本を以てして素なり。心は神なり、華を以てして                                |
|                                                               |
| の条理を明らかにする必要があり、次の文章へと進むことにする。                                |
| る「対待」概念を、さらに適確に理解するためには、<天・人>                                 |
| 基づくものであって、極めて難解であるが、ここに使用されてい                                 |
| 梅園の、ここでの論述は、「一即一一」と「一一即一」の条理に                                 |
| 事物は他との接触において成立するのである。                                         |
| させる。混然一体の気は、人間の内において運為し、具体的な                                  |
| 性は混然一体の気を成立させ、人為的技巧は、具体的事物を成立                                 |
| つものであり、それの運為によって人為的な技巧が実現する。                                  |
| ものを統一の下におく。また、人間の意智は、心性の上に成り立                                 |
| 物の中に分立のきざしが生成し、混然一体の気は、分立している                                 |
| ているから感応し合うものがある。この故に、一体をなしている                                 |
| ある。両者は一体であるから通じ合うものがあり、また、対立し                                 |
| のに生成を可能にし、造化は、自然のままの性を変化させるので                                 |
| せられるのと同様である。このようにして、天地は、存在するも                                 |

NII-Electronic Library Service

| る他者との関わりの仕方によって、善悪是非の別が実現するので  |
|--------------------------------|
| 為に善悪是非し」と述べられているように、「意智の運為」によ  |
| に混然たり。」と述べられている。しかしまた、「交接の間、運  |
| が、そのことについては、「好悪未だ思弁を経ざれば、善悪是非  |
| さらに梅園によれば、「性」は善悪以前の「好悪の情」であった  |
| 「文」であるとされる理由がある。               |
| こに、「意智の運為」の主体としての「心」が、「華」であり、  |
| よって「運為の才」を伸ばすことができるとするのであった。こ  |
| 之を能くす」ることが可能であるとする。すなわち、教や学問に  |
| 然ら使むる所」(「所使然」)であって、「思ひて之を得、学びて |
| 好み、学ばずして之む悪む」のであったが、「運為」は、「心の  |
| 「性の自から然る所」(「所自然」)であって、「教えずして之を |
| 為」によって、それを補わねばならないのであった。「感応」は、 |
| うのに比べて、「本気の立つ所に短」である人間は、「意智の運  |
| とするなり。」というのである。禽獣が「径に感応の情慾を行」  |
| 「感応、苟くも智覚の弁別無くんば、則ち将に禽獣に混ぜん    |
| ではなく、「意智の運為」によるべきことを説く。すなわち    |
| そこで、人間は、「情慾の感応」のみに基づいて行動するの    |
| て、「意智」のはたらきを可能にする主体であるといえる。    |
| れたものといえよう。それ故に、「心」は「知運の神」とし    |
| 一神なり。」との言葉もあって、宇宙的な「神」が人間に顕現さ  |
| 『玄語』例旨には「夫れ人は万物中の一物なり。心は、衆神中の  |
| はたらきであって、<天・神>の「神」にも通ずるものであった。 |

NII-Electronic Library Service

| 嗜み、茵席を安んじ、糟糠を甘んじ、湯火を安んず。他無し、意智、 | (3)よそまで、故に利害を思弁するの心は、即ち善悪を思弁するの心に、なり。となり。となり、またので、なり、これでは、なり、これでは、なり、これでは、ないので、ない、ないので、ない、ないので、ないので、 | 善も亦た之を欲す、利も亦た之を欲す。悪も亦た之を悪む、害も亦 | を変じて非ならしむるは、神の運為なり。是の故に人の性為るは、 | 欲して不善を弁じ、悪んで不悪を察す。悪を転じて善ならしめ、是 | 目の色を欲し、舌の味を欲し、体の安を欲するは、生の適否なり。 | て応ず。故に耳目口体は身なり、視聴食作は気なり。耳の声を欲し、 | なり。性は我の天なり、率爾として感ず。心は我の神なり、思惟し | 我の好悪のごとし。思弁して事の宜に措く。善悪是非の分るる所以 | 思ひ彼れを慮んばかり、此れを知り彼れを弁ず。他の好悪は、猶ほ | 思弁せずんば、則ち豈に罔然として好む所に従はざらんや。此れを | 故に他の失を慮らず。此れ醜を羞づ、故に人の美を妒む。若し之を | す、故に苛刻興る。我れ害を悪む。故に利事萌す。此れ取を欲す。 | れ取れば則ち彼れ失す。此れ美なれば則ち彼れ醜なり。我れ逸を欲 | 蓋し天下の態は、彼我、用を反す。我を逸すれば則ち人を害す。此 |  | いては、さらに次節において論述されているのである。 | て「是非」が、その姿を現わしてくるのであった。このことにつ | て「善悪」が、その姿を現わし、「事宜に当否」することによっ | る。」と述べられているように、「衆心に悦怨」することによっ | して、善悪分かる。思弁は、運為の心、事宜に当否して、是非成 | おった。そのことにていてに、「好悪に、屈応の性」券心に防犯 |
|---------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------|--------------------------------|--------------------------------|--------------------------------|---------------------------------|--------------------------------|--------------------------------|--------------------------------|--------------------------------|--------------------------------|--------------------------------|--------------------------------|--------------------------------|--|---------------------------|-------------------------------|-------------------------------|-------------------------------|-------------------------------|-------------------------------|
|---------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------|--------------------------------|--------------------------------|--------------------------------|---------------------------------|--------------------------------|--------------------------------|--------------------------------|--------------------------------|--------------------------------|--------------------------------|--------------------------------|--------------------------------|--|---------------------------|-------------------------------|-------------------------------|-------------------------------|-------------------------------|-------------------------------|

則ち善悪是非有りて存す。故に情欲、主と為れば、 Ŋ じて是成る。是れを以て言行は、擬議に重からざるを得ざるなり。
\* 択修は運為を宜するの法なり。修して疏す。悪没して善立ち、非消 に之を弁じ、学んで後に之を能くす。疏通は感応を保するの道なり。 弁の明に聴かしむ。小人は心をして命を好悪の感に聴かしむ。感応 好悪を和し、衆心に適し、天下に達す。故に君子は性をして命を思 悪は取舎弁別の公になりて、終に情欲の邪に克つ。是に於て択修は 利害の私に成り、終に思弁の正を喪ふ。意智、主と為れば、則ち好 故に愛憎欲悪は、 しも是れ善ならず、其の悪む所は必ずしも是れ悪ならず。思ひて後 て之を好み、失害凶醜は、学ばずして之を悪む。其の好む所は必ず て美、以て醜、天成、跡を収むるの貌なり。利得吉美は、教えずし し、之を得、之を失する。 情慾を役すると、情慾、意智を役するとの間なり。之を利し之れ害 め 莫し、礼に非ざれば之を行ふ莫し。是を以て学は天人に通ずるを務な 宜に当ると雖も、或は善に病む。善、是に病まずして、仁、天下に成 も廃するを得ず。是れを以て人情に適すと雖も、或は是に病み、事 修し、之を舎つれば則ち荒る。裸者は燭を忌み、沐者は冠を弾く。 下と偕に当る。是の故に学礼は、仁義の修具なり、 友とすと。 は已に運為と別なれば、 礼は威儀を履むに在り。故に其の則に曰く、天を師とし、人を 是、善に病まずして、義、四方に通ず。学に非ざれば之を知る 時と与に通塞し、 (5 چ 善悪是非を分かちて動くに非ず、動くを分かてば 則ち好む所に専らなること能はず、悪む所 神為往来の状なり。以て吉、以て凶、以 処と与に行止す。天下と偕に適し、天 則ち択修は得失 之に由れば則ち 6

| も、自分の利害を思弁する場合もあれば、善悪について思弁するち善悪を思弁するの心」であって、同じ「心」による「思弁」に | であった。しかし、その「思弁」にしても「利害を思弁する心は、即 | 我における「神」であって、「思惟して応ず」る「思弁の運為」 | あって、「率爾として感ず」る「好悪の感応」であり、「心」は、 | ・心>について梅園の説く所は、「性」は、我における「天」で | ある。ここに「善悪是非の分るる所以」があったのである。<性 | と知れば、「思弁」によって「事の宜」を得ることができるので | で彼此のことを慮って、「他の好悪は、猶ほ我の好悪のごとし。」 | れば、互に愚かしく、好む所を伸ばそうとするだけである。そこ | 逸を欲し、害悪を悪むのである。もし、「思弁」することがなけ | 先方は相対的に醜になるのである。しかも、人の「性」は皆、安 | 他人は損害を蒙り、此方が取れば先方は失い、此方が美になれば、 | 自分が安逸であれば、他人は労苦を負い、自分が利益を得れば、 | 解 一世の実態は、自分と他人との利害相反する場合が多いのである。 | 其の里を択び、口は其の言を択び、身は其の動を択ぶ。 | 者を以て、之を択ぶ所に修す。是を以て学は其の術を択び、処るに | 謂ふ、意智の明なり。心は触るる所に動く者なり。触るる所に動く | れ運為、分弁する所有りて、気、命を聴くなり。之を択ぶ所有りと | に安んじ、食はざれば則ち饑うと雖も、之を食はざるに安んず。是 | は、人の神なり。故に衣らざれば則ち凍ゆと雖も、之を衣らざる | 食を欲するは、人の天なり。寒くして衣を謀り、饑えて食を営する | 好悪は一と雖も、修荒は思を換ふ。夫れ寒くして衣を欲し、饑えて |
|------------------------------------------------------------|---------------------------------|-------------------------------|--------------------------------|-------------------------------|-------------------------------|-------------------------------|--------------------------------|-------------------------------|-------------------------------|-------------------------------|--------------------------------|-------------------------------|----------------------------------|---------------------------|--------------------------------|--------------------------------|--------------------------------|--------------------------------|-------------------------------|--------------------------------|--------------------------------|
|------------------------------------------------------------|---------------------------------|-------------------------------|--------------------------------|-------------------------------|-------------------------------|-------------------------------|--------------------------------|-------------------------------|-------------------------------|-------------------------------|--------------------------------|-------------------------------|----------------------------------|---------------------------|--------------------------------|--------------------------------|--------------------------------|--------------------------------|-------------------------------|--------------------------------|--------------------------------|

り、 あり、 ない食は受けないというように、 受けるべきでない衣は受けず、たとえ饑えようとも受けるべきで り。」ということになるのである。それによれば、寒さに衣を謀 有りて、気、命を聴くなり。之を択ぶ所有りと謂ふ。意智の明な 則ち饑うと雖も、之を食はざるに安んず。是れ運為、分弁する所 衣らざれば則ち凍ゆと雖も、之を衣らざるに安んじ、食はざれば なり。寒くして衣を謀り、饑えて食を営するは人の神なり。故に いえば、「夫れ寒くして衣を欲し、饑えて食を欲するは、人の天 智を役するとの間なり。」として、その相違を説明する。さらに 場合もあるとする。それは、 されることに「是」は達成されるのであった。 のないように、それの「疏通」によって「善」は実現されるので このことについては、また「疏通は感応を保するの道なり。択修 あった。それこそが「善悪是非の分かるる所以なり」であった。 を択ぶことによって、善悪や是非が、その姿を現わしてくるので 弁して事の宜に措く」ことであった。つまり、他者との関わり方 何か。それは、「他の好悪は猶ほ我の好悪のごとく」として、「思 善悪以前のいとなみに過ぎないのである。たとえ、凍えようとも て是成る。」とも述べて、人々の「情欲の感応」が閉されること は運為を宜するの法なり。修して疏す。悪没して善立ち、非消じ 「善悪を思弁する心」といえるのであった。その「択ぶ所」とは 饑に食を工面するのは、「利害を思弁する心」であってまだ また、 -----意智の運為」が「事の宜」に適うように「択修」 「意智、情欲を役すると、情慾、意 「択ぶ所」があって、はじめて

| 「是」が、「長」と呼ばれる恵目であるいいを说いてあったかどうかが問題であった。そして、「善いのしただけでは、真の「情慾」を有することを「思弁」して、「「妻」に、「物心」の立場にまで、自己自身を高めることが必要した。その「情慾」を伸さしめただけでは、真のに病む」という状態であってはならないのである。伸ばさるべきでない「情慾」を「個失利害の利」に終らいうが問題である。「人情に適すとしかし、その「情慾」を何することを「思弁」して、「妻」によれば、「性」とは、自らの生にとっての「「しかし、その「情慾」を伸ばさるべきでないのである。しかいえないのである。伸ばさるべきでない「情慾」にほかいたも、人情を鬱屈させる場合には、真の「「という状態であってはならないのである。」であったかどうかが問題である。「人情に適すというによいのである。「人情を鬱屈させる場合には、真の」であったかどうかが問題である、「人情に適すとしか」という状態であってはならないのである。「人情をであった。そして、「「「」と呼ばれ、「「」という、「「「」」と呼ばれ、「「」と呼ばれ、「「」」と呼ばれ、「善」に、」のない「「「「」」と呼ばれ、「」」という、「「」」という、「「」」という、「「」」と呼ばれ、「「」」とがいってある。「「「「」」」という、「」」という、「」」という、「「」」」という、「「」」」」」という、「「」」」」」」という、「「」」」」」」」」」」」」」」」」」」」」」」」」」」」」」」」」」」」 |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ない「是一が、「義一と呼ばれる徳目であることを说いてい                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 「善」が、「仁」と呼ばれ、「善」                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| るなし、礼に非ざれば之を行うなし。」と述べて、                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 成り、是は善に病まずして、義、四方に通ず。学                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| いえないのであった。そして、                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| に適っていても、人情を鬱屈させる場合には、真の                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 対照的に、「事宜に当ると雖も、或は善に病む」という                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| む」という状態であってはならないのである。                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 「是」であったかどうかが問題である。「人情に適すと雖                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| はならないのであり、その「情慾」                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| いえないのである。                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| の人々の「情慾」を伸さしめただけでは、真の「善」の                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ためには、「択修」が大きな意義をもつのである。しかし、                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 「善」が実現されるというのであった。その「善」                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 「是に於て択修は好悪を和し、衆心に適し、天下に達す」                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| の立場にまで、                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 他人もまた「情慾」を有することを「思弁」して、                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| った。しかし、その「情慾」を「得失利害の利」に                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| を好み、「失害凶醜」を悪むところの「情慾」にほ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ない。彼によれば、「性」とは、自らの生にとっての「                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| し悪を憎むものであるとする性善説の立場は、梅園の取る所                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 人間の                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 善悪や是非は、右のようにして実現し達成されるのであるから、                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |

| 為すが如きこと能はず。夫れ人心鬱達して治乱栄辱の事有り。而しに非ざるなり。独り意匠の設施異るのみ。勢の至る所、禽鳥の群を | 風土夐別、地に因り産を制し、各自に俗を成す。人の性情は他有る(3) ほごう にして人の其の間に居るは、或は山海隔絶、或はてく) まとそれ (2) まとそれ (2) まとそれ (2) まとそれ (2) まとそれ (2) まとそれ (2) まとう (2) まとそう (2) まとう (2 | 人の将に之を修せんとするや、各国異俗、意匠千態なり。請ふ嘗み修為せざれば、天に得て、而して猶ほ未だ之を人に得ざるがごとし。り、外に行はる者は道なり。人は道徳を天に得て、而して未だ之を蓋し牧にに内に有る者有り、 外に行はる者有り、 内に有る者は徳な | う。 (4)擬議、おしはかる。(5 | 「とはどのようなもので | 通ずるを務め、礼は威儀を履むに在り。」とされている。そのよ則ち荒る。」とされているが、その「学礼」とは、「学は天人に「学礼は仁義の修具にして、之に由れば則ち修し、之を舎つれば | るためには、「学」と「礼」によるべきであるとする。ここに、くる徳目であった。そのような徳目を正しく知り、そして実践す目ではなく、他者との関わり方を「択修」する中で姿を現わして | が、その「仁」と「義」とは、最初から実在する固定的内容の徳 |
|--------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------|-------------|-----------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------|
| 而<br>群<br>し<br>を                                             | 信<br>或<br>地<br>る<br>は                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | などし 之 徳 な                                                                                                                   | を座払れ              | す か。        | て人れば                                                                                    | こ実わして                                                                                   | 谷<br>の<br>徳                   |

| たとにいえ、一立言垂範に途を異にして馳す。是を以て修徳済                                  |
|---------------------------------------------------------------|
| ったいはいい、「たいまたはないからい」という。これは、いいたいかが制定された目的は、皆同じように民に対する「愛養保護」にあ |
| 「道」や「法」が立てられたとするのである。その「道」や「法」                                |
| というように、それぞれの国には、その国に適した規範としての                                 |
| は人傑を産し、道を立て法を立て、以て其の民を斯の中に納める」                                |
| 意匠千態」といった地理的環境や風俗習慣の異るなかで、「各壌                                 |
| を「人に成るの道徳」として修するにあたっては、「各国異俗、                                 |
| 智」であって、世界のいずれの国の人々にも共通している。それ                                 |
| 成るの道徳」との別がある。「天に得るの道徳」とは「情慾意                                  |
| れば道となる。そうした道徳には、「天に得るの道徳」と「人に                                 |
| 解(徳とは、内に有するものであるが、それが形をとって外に表われ                               |
|                                                               |
|                                                               |
| ち未だしなり。之を天を師とし人を友とするの則と謂はんは未だし                                |
| 成るの徳を以て、天下に成るの仁、四方に通ずるの義と為せば、則                                |
| 故に学を為す者は、須く天人に通ずべし。若し人に制するの道、己に                               |
| るを議す。是れ、其の素を天に帰せず、而して玄黄を人に争ふなり。                               |
| り、守禦を務め、其の道を以て符を天に許す。遂に他の天に合せざ                                |
| 習慣は自然の如し、此れより降れば則ち各々窠窟を設け、門戸に拠                                |
| と称せらるる者は、眼を物表に開くと雖も、薫蒸は、葛藤を為し、                                |
| して馳す。是を以て修練斉しからず、行道自から別なり。其の先覚                                |
| る。愛養保護は、其の志を同じくすと雖も、立言垂範は、途を異に                                |
| て各壌は人傑を産し、道を立て法を立て、以て其の民を斯の中に納                                |

| 故に学は唯だ天人に通じ、功は能く人を安んず。是の故に心性は天一途を取りて多方を御せば、則ち焉んぞ鬩争を致さざるを得んや。を抱く。悦怨栄辱は、其の中に起伏す。誠偽千態、当遇万状、若し兄弟を為し、君臣を為し、夫婦を為す。機に殺活を含み、能く治乱夫れ人は、類に親疏有り、等に尊卑有り、之を列して父子を為し、 | (3) 夏別、はるかに別れる。(4)玄黄、天地。 註(1)意匠、おもいとくふう。(2)曼衍、ひろく広がる。 | に即することを原則としていた古代の「礼」にも反するものであ<br>された道徳は、それぞれに具体的な特殊の道として現われている<br>うになる。すべての規範は、かつては「天」に基づき「人」<br>たとはいえ、その「人に成るの道徳」に慣れ親んでいる人々は、<br>たとはいえ、その「人に成るの道徳」に慣れ親んでいる人々は、<br>たとはいえ、その「人に成るの道徳」に慣れ親んでいる人々は、<br>「人」の立場から「天」を争うようなもので、それは、「天人に<br>るの徳」をもって、それぞれに普遍的でないとして、互いに争う<br>れたにもかかわらず、後世になると、「人に制するの道、己に成<br>るの徳」をもって、それぞれに普遍的であると主張し合うのは、<br>「人」の立場から「天」を争うようなもので、それは、「天人に<br>」である。すべての規範は、かつては「天」に基づいて立てら<br>れたにもかかわらず、後世になると、「人に制するの道、己に成<br>るのである。すべての規範は、かつては「天」に基づいて立てら<br>れたにもかかわらず、後世になると、「人に制するの道、日に成<br>るのである。すべての規範は、かつては「天」に基づいて立てら<br>れたにもかかわらず、後世になると、「人に制するの道、日に成 |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|

NII-Electronic Library Service

,

r

| び、取るも亦た之を悦ぶ。是れ之を大道と謂ふ。 | ■ ベロ゙メ゙リ シロ ト ◎ ≦ シ ナ ボリ シ モ ュ ◎<br>C好悪、人と違はず。故に令すれば則ち行 | 行ふ。人の同じく悪む所の者を察して、之を同じく悪むの人に懲す。なり。人の同じく欲する所の者を挙げて、之を同じく欲するの人に | 人に取りて以て善を為るを楽む。善を好み悪を悪むは、天下の同情 | 化す。舜は古の聖人なり。善は人と同にす。己を舎てて人に取る。低なに、員ち自に書に作る。死を月て好に任すれた、貝ち自に悪に |     | 具して天なり、択びて人なり。故に善悪の、人に在りて心を反する | の心を観るに、猶ほ離離を山に望み、蓬蓬を田に見るがごとし。 | 良を離離に抽き、苗を耘る者は、莠を蓬蓬に除く。天下を以て天下(1)。。       (2)はミュ(3)まます        (2)はミュ(3)まます                           そ 采る者は、 | 立つるは、荒を忌み修を取る。夫れ成る者は自から然り、修する者は*** | なり。師は愚の為めに其の嚮道を為す者なり。人の、人の為めに道を用えまし、其の言言で見る排す。まに先の素をに非の数弱を払る者 | 所を益し、其の害する所を肩す。雪は来り為りてまりを弱と述えるは陥溺を致す。唯だ天下の為に安衆の功を立つる者は、其の利する | 本原より其の末弊を観れば、則ち烹熟の火は蘆舎に延び、潅溉の水 | 趣を成せば、桃紅李白は春風に綻び、蘆華楓葉は秋霜に媚ぶ。其の | 道を修す。要は修心治人の二途に過ぎず。已に其の境に入って其の | を奉じ、而して成を人に修す。是の故に古の人傑は、能く徳を貴び | に成るの道徳は、修為に待つ有り。己れ已に人に居て、天に得る者 | に得て、修荒は人に成る。天に得るの道徳は、修為に竢っなく、人 |
|------------------------|---------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------|--------------------------------|--------------------------------------------------------------|-----|--------------------------------|-------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------|---------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------|--------------------------------|--------------------------------|--------------------------------|--------------------------------|--------------------------------|--------------------------------|
| でを防                    | ションジェンジョン                                               | ず人。                                                           | 同情                             | なき。に                                                         | に能を | 人する                            | 。<br>皆                        | 天は、下                                                                                                         | 。<br>者<br>は                        | 道を                                                            | いする                                                          | の水                             | 其の                             | て其の                            | を貴び                            | 待る者                            | <u>入</u><br>人                  |

| いて「択修」する所を除いした。<br>なる。すなはち、可<br>であった。桃紅本の<br>に、<br>であった。<br>た、<br>であった。<br>であった。<br>であった。<br>であった。<br>であった。<br>であった。<br>であった。<br>であった。<br>であった。<br>であった。<br>であった。<br>であった。<br>であった。<br>であった。<br>であった。<br>であった。<br>であった。<br>であった。<br>であった。<br>であった。<br>であった。<br>であった。<br>であった。<br>であった。<br>であった。<br>であった。<br>であった。<br>であった。<br>であった。<br>で<br>して<br>「人に<br>通ず」<br>と<br>は<br>に<br>よ<br>り、<br>「<br>作<br>を<br>も<br>っ<br>て、<br>、<br>「<br>修<br>」<br>し<br>て<br>、<br>に<br>、<br>に<br>、<br>に<br>、<br>に<br>に<br>、<br>に<br>、<br>に<br>、<br>に<br>、<br>に<br>、<br>に<br>、<br>に<br>、<br>に<br>、<br>に<br>、<br>に<br>、<br>に<br>、<br>に<br>、<br>に<br>、<br>に<br>、<br>に<br>、<br>に<br>、<br>に<br>、<br>に<br>、<br>に<br>、<br>に<br>、<br>に<br>、<br>に<br>、<br>に<br>、<br>に<br>、<br>に<br>、<br>に<br>、<br>に<br>、<br>に<br>、<br>に<br>、<br>に<br>、<br>に<br>、<br>に<br>、<br>に<br>、<br>に<br>、<br>に<br>、<br>に<br>、<br>に<br>、<br>に<br>、<br>に<br>、<br>に<br>、<br>に<br>、<br>に<br>、<br>に<br>、<br>に<br>、<br>に<br>、<br>に<br>、<br>に<br>、<br>に<br>、<br>に<br>、<br>に<br>、<br>に<br>、<br>に<br>、<br>に<br>、<br>に<br>、<br>に<br>、<br>に<br>、<br>に<br>、<br>に<br>、<br>に<br>、<br>に<br>、<br>、<br>に<br>、<br>、<br>に<br>、<br>、<br>に<br>、<br>に<br>、<br>、<br>に<br>、<br>、<br>に<br>、<br>、<br>、<br>、<br>、<br>、<br>、<br>、<br>、<br>、<br>、<br>、<br>、 | 徳」である「                   | が成立する。                  | るのは「天」の道であり、 | 除くようなも                        | 草を選び採り、                 | その「択修の                      | それは、「人                    | 衆に利となる                        | ことであるが、                 | とともに、陥溺                 | ともなって人                        | る。同じ火が、 | の当然の現象                     | ころび、蘆華                        | 必要な道徳を                        | それを奉じて                        | 自然そのままであり、 | るとするので                  | ことによってのみ、               | るを得ない。                  | で、もし、                    | で「情慾意智                        | 解人の世は、親                  |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------|-------------------------|--------------|-------------------------------|-------------------------|-----------------------------|---------------------------|-------------------------------|-------------------------|-------------------------|-------------------------------|---------|----------------------------|-------------------------------|-------------------------------|-------------------------------|------------|-------------------------|-------------------------|-------------------------|--------------------------|-------------------------------|--------------------------|
| 成得人繁か中味でたは水を立然吹のの性と通きて、                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 「性」に基づいて「択修」する所に、「人に成るの道 | そのように、善と悪との別もまた、「天に得るの道 |              | 除くようなものであるとする。すなはち、すべてを生育繁茂させ | 、水田に蓬蓬として生い茂っている苗の中から秀を | 「択修の道」とは、山に離離として繁茂する草木の中から薬 | 「人」の立場において、「択修」したことを意味する。 | 衆に利となる所を伸ばし、害となる所を除いた人のことである。 | 、天下のために衆を安んずるのに功を立てた人とは | 溺の水にもなる。それは、自然の理としては当然の | ともなって人に害を与える。さらに、同じ水が、潅漑の水になる |         | の現象であるが、それに詩情を感じるのは、人の立場であ | ころび、蘆華楓葉は、秋霜が覆えばしおれる。それは自然のまま | 必要な道徳を確立したのであった。桃紅李白は、春風が吹けばほ | それを奉じて修為することにより、「修心」と「治人」の二つに |            | のである。「天人に通ず」とは何か。人の「心性」 | のみ、その結果として「人を安んず」ることができ | それ故に、「学」をもって、よく「天人に通ず」る | 一方の立場のみに固執するならば、闘争を引き起さざ | で「情慾意智」に基づいての「悦怨栄辱」の思いが働いているの | 親疏・尊卑の関係が複雑にからみあっていて、その中 |

同じく、 註 異るや、 非する所、 る所、 有すれば、則ち各、向ふ所有り。向ふ所、同じからざれば、 能く感能を保す。趣舎嗜好は、衆の私意なり。人は、各、其の意を(4) 得て、之を各好尚に責めず、故に其の人を治むるや能く運用を為し ず、今の学者は、牢く章句に貼す。明を開くも茲に由り、(2)をす の態は、則ち区域を畫し、渡訐を事とす。古の学者は、文字に纒はに仍って其の目を眯ます。学に諸家の分有り、古今の異あり。諸家 其の蔀を毀って、明、 然りと雖も学ばざれば則ち術無し。智に貴ぶ所の者は学なり。学は らず。養ふ所、同じからざれば、則ち是非する所、同じからず。是 ち能く之に順ひ、人を友とすれば則ち局促する所なし。之を大同に るも茲に由る。故に学は天を師とし人を友とす。天を師とすれば則 あって、 悪を懲すという、大同に基づいての政治を行ったとするのである。 用いれば、 Ĵ 3 同じからず。見る所、同じからざれば、則ち養ふ所。同じか 蓬蓬、さかんにしげるさま。 離離、繁茂するさま。 何ぞ其の各異なるや。 則ち道路に目を反す。 同じからざれば、則ち守禦する所異るなり。守禦する所 人の「性」としての「好悪の情」を基にして、善を勧め 民を善に導くことができるのであり、舜は古の聖人で 四方に通ず。若し未だ天人に達せざれば、 (2)莠、 是れを各異と謂ふ。何ぞ其の大いに 生の別なり。若し此に通ぜざれば 稲に似て害のある雑草。 才を屈す 則ち見 旧

> 註(1)護託、まもるとそしると。(2)貼、ねばりつく。(3)局促 註(1)護託、まもるとそしると。(2)貼、ねばりつく。(3)局促 註(1)護託、まもるとそしると。(2)貼、ねばりつく。(3)局促 たいう本来の在り方が実現すると説くのであった。 という本来の在り方が実現すると説くのであった。

せまくるしくちぢこまる。(4)趣舎、取ると捨てると。(1)護訐、まもるとそしると。(2)貼、ねばりつく。(3)局促

(昭・五八・九・一五脱稿)

則ち或は其の子の悪を知らず、或は赤子を愛外に置く。故に同を以

非なり。異を以て同を疑ふ者は、

惑なり。議論紛

て異に誣る者は、

徳」として成り立つというのである。そこで、君主は、賢人を挙げ